

افاكات

فزالى يثن صَرَبْ مُلاناتِ وَخِرَالدَنِ احْدَصَاحَتِ وَمُدَّالِتُهُ عِلَيْهُ

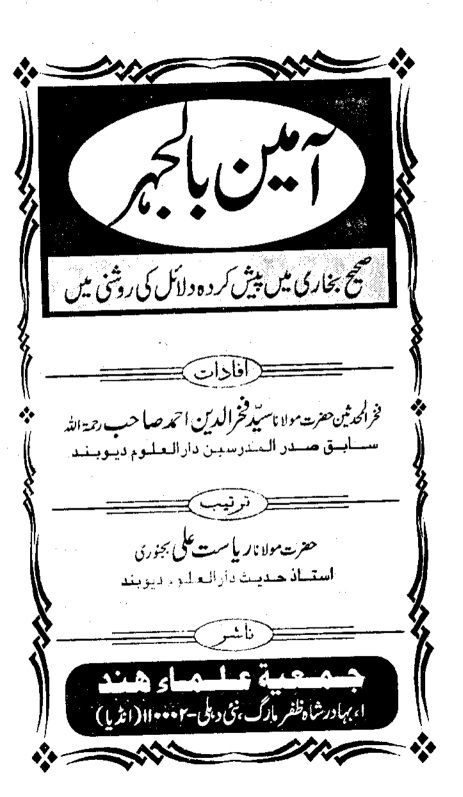
سابق صدر المدرسين دار العلوم ديوسند

ترتيث

مهرت تولانار کا پرت همای مجنوری استاد حدیث دار انعلوم دیوسد

فاستسر

جمعیة علماء هناد ایهادر شارط اگرارگ تی دیل ۲۰۰۰۰۱۱ (افزیا)



بيش لفظ

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على رسوله محمد و على آله و صحبه اجمعين. اما بعد!

اتباع سنت کے بلند ہا نگ دعویٰ کے ساتھ سنت سے انحراف کا جونمونداس وَور کے غیر مقلدین پیش کررہے ہیں اس کا حساب ضروری ہے۔

علاء امت کا فیصلہ ہے کہ جن اختلافی مسائل میں ایک سے زائد صورتیں سنت سے 
ثابت ہیں ان میں عمل خواہ ایک صورت پر ہو گرتمام صورتوں کوشر عا درست سجھنا ضروری 
ہے، اگر کوئی فردیا جماعت ان مسائل میں اپنے مسلک بختار پرا تنااصر ارکرے کد دوسرے 
مسلک پرطنز وتعریض، دشتام طرازی اور دست درازی سے بھی بازنہ آئے تو اس کو تا جا کزاور 
حرام قرار دیا گیا ہے۔ شیخ الاسلام این تیمیہ عبادات کی ظاہری کیفیت میں اختلاف سے پیدا 
ہونے والے نقصا نات کا تذکرہ کرتے ہوئے کھتے ہیں:

(الرابع) التفرق والاختلاف المخالف للاجتماع والايتلاف حتى يصير بعضهم يبغض بعضاً ويعاديه ويحب بعضا ويواليه على غير ذات الله وحتى يفضى الامر ببعضهم الى الطعن واللعن والهمز واللمز وببعضهم الى الاقتتال بالايدى والسلاح و ببعضهم الى المهاجرة والمقاطعة حتى لا يصلى بعضهم خلف بعض، وهذا كله من اعظم الامور التى حرمها الله ورسوله. (نادى اين تين ٣٥٤)

ور معویہ کر ماروں میں بیسی معمل میں کہ جوسلمانوں کی اجتماعیت اور ہاہمی محبت کے چوشی قتم ، وہ فرقہ بندی اور اختلاف ہے جوسلمانوں کی اجتماعیت اور ہاہمی محبت کے برخلاف ہوں تک کہ بعض مسلمان ، بعض دوسر ہے سلمانوں سے بغض وعداوت میاالتد کی مرضی کے خلاف ان سے محبت اور دوستی کرنے لگیں اور بات یہاں تک بیض بعض کومض اسی بنیاد پرطعن ، بعنت اور طنز وتعریض سے یا دکر نے لگیں اور یہاں تک کہ بعض

بعض کے ساتھ دست درازی اور اسلحہ کے ذریعے باہمی قال تک پینی جا کیں اور یہاں تک بعض کے ساتھ دست درازی اور اسلحہ کے ذریعے باہمی قال تک پہلی جا کی ایک بعض بعض سے ترک تعلق ، ترک کلام اور بائیکاٹ تک کرڈ الیس یہاں تک کہ بیاوگ ایک دوسرے کے پیچھے نماز پڑھنا تک چھوڑ دیں اور بیسب کام برائی میں اسٹے بڑے ہیں جن کو اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے حرام قرار دیا ہے۔

آ مین بالجمر یابالسر بھی آخیس مسائل میں ہے جن میں عبدِ سحابہ ہے دونوں باتوں پر عمل رہا ہے اوران دونوں پہلوؤں کو ثابت بالنة تشلیم کیا گیا ہے۔فرق اولی اور غیراولی یا افعنل اور مفضول کا ہے۔ ہر مسلمان کو اپنے امام کے مسلک مختار کوراج قرار دے کراس کے مطابق عمل کرنا چاہیے اور دوسرے مسلک کو مرجو ح سمجھنے کے باوجود ثابت بالبنة قرار دینا چاہیے اور دوسرے مسلک کو مرجوح سمجھنے کے باوجود ثابت بالبنة قرار دینا چاہیے اور دھس اس اختلاف کی وجہ سے طنز و تعریض ، زبانی باحثیا طی اور عملی منافرت کی مخوائش نہیں بجھنی جا ہے۔

ال موضوع پرشائع کیا جانے والا بیرسالہ فخر المحدثین حضرت مولا ناسیّد فخر الدین اجمہ صاحب قدی سرہ (سابق صدر المدرسین وارالعلوم ویو بندوسابق صدر جمعیة علاء بند) کے دری افادات پر مشتل ہے جس میں حضرت اقدی نے امام بخاری کے پیش کردہ دلائل کی روشی میں موضوع ہے متعلق دوسرے دلائل بھی زیر بحث ایت بین جن سے بیہ بات معلوم ہوتی ہے کہ شرعاً دونوں پہلوکی مخوائش ہے اور دونوں باتیں جانب بالمحت کے بہاں آمین بالسر رائح ہے اس لیے حنفیہ کوائی کے باتمیں خابت ملک کے مطابق عمل کرنا جا ہیے، جن ائمہ نے آمین بالمحر کورج جو دی ہے ان کا اجاع کرنے والے اپنے مسلک کے مطابق عمل کریں ہیکن کمی فریق کودوسر فریق کے بارے میں بدگمانی، بدزبانی یا کسی طرح کی جارحیت اختیار نہیں کرنی جا ہے۔

جمعیة علاء ہنداجلاس تحفظ سنت (منعقدہ ۲-۳ مرکی ۱۰۰۱ء) کے موقع پر اس رسالہ کو شائع کر رہی ہے۔ دعاء ہے کہ پر وردگاراپ نضل وکرم سے اہل علم کے درمیان قبول عام اور اپنی پارگاہ میں حسنِ قبول سے نوازے اور تمام مسلمانوں کوعقائد واعمال میں صراطِ مستقیم پرمل کرنے کی توفیق عطافر مائے۔ آمین۔

والحمد لله اوّلاً و آخراً

رياست على غفرلهٔ

المسعف و بنیر د، اس لیے امام بخاری کواپی عادت کے مطابق پہلاتر جمدام مے لیے آمین کا عمل ثابت کرنے سے متعلق منعقد کرنا تھا، پھر دوسرے ترجمہ میں امام کے لیے وصف جبر کو ثابت کرنا تھا، مگر اس موضوع سے متعلق انھوں نے پہلے ہی ترجمہ میں دونوں باتیں ذکر کرے اپنا فیصلہ کھول کر بیان کردیا کہ امام آمین بالجبر کے گااس سے انداز دکیا جاسکتا ہے کہ ان کواس مسئلے سے کئی دلچیں ہے، امام بخاری نے اپنے مسلک کو مدل طور پر ثابت کرنے کے لیے چند آثار اور ایک روایت ذکر کی ہے مگر دلائل کی تشریح سے پہلے مسئلہ کی نوعیت اور اس سلسلے میں ائمہ کے فدا ہب معلوم کر لیے جا کیں۔

## مسئله کی نوعیت اور بیانِ مذاہب

سورہ فاتحہ کے بعد آ مین کہنا تمام فقہا کے یہاں سنت ہواور سنت ہونے میں کوئی اختلاف نہیں، البتہ اس سلسلے میں مشہورا ختلاف جراور سرکا ہے اور وہ اختلاف بھی صرف اولی وغیراولی کا ہے۔ آمین بالسر بھی ثابت ہے اور ای پراکٹر امت کا تعال و توارث ہے اور ای پراکٹر امت کا تعال و توارث ہے اور آمین بالجر کے بوت ہے۔ بھی انکارنہیں کیا جا سکا اگر چاس پر مداومت ثابت کر ناممکن نہیں۔ فدا ہم بالسر ہے، اور شوافع فدا ہم بالہ ہے کرز ویک آمین بالسر ہے، اور شوافع و حنابلہ کے نزویک آمین بالسر ہے، اور شوافع و حنابلہ کے نزویک بالجر ہے لیکن بیدام شافئی کا قول قدیم ہے، قول جدید میں امام شافئی مقتدی کے مطابق مقتدی کے حق میں آمین بالسر پر دو ہر سام منفق ہو گئے اور امام حق میں آمین بالسر پر دو ہر سام منفق ہو گئے اور امام حق میں آمین بالسر پر دو ہر سام منفق ہو گئے اور امام حق مقدی ہے ورنہ امام مالگ، ابن القاسم کی روایت کے مطابق ہیں کہ آمین کا عمل صرف مقتدی ہے متعلق ہے امام کا یہ وظیفہ نہیں۔ امام اعظم ہے بھی ایک روایت ای طرح کی ہے اور امام بخاری امام ومقتدی دونوں کے لیے آمین بالجر کے قائل ہیں، گویا وہ اس مسئلے میں حنا بلہ کے ساتھ ہیں اور اس مسئلے میں انھوں نے جود لائل ہیں کے ہیں، ان میں چند آٹارا ورایک روایت ہے۔ ساتھ ہیں اور اس سلسلے میں انھوں نے جود لائل ہیش کے ہیں، ان میں چند آٹارا ورایک روایت ہے۔

#### عطاء كااثر

پہلا اثر حضرت عطاء بن رباح کا ہے جوتا بعین میں ہیں، فرماتے ہیں کہ آمین دعاء

#### باب جهر الامام بالتامين

#### امام کے مین کوجرا کہنے کابیان

وقبال عطاء: آمين دعاء، امّن ابنُ الزبير ومن وراءً ه حتى انَّ للمسجد للبَّجة، وكبان ابو هريرة ينادى الامام: لاتفتنى بآمين وقال نافع: كانَ ابن عمر لايدعه ويحضُّهُمُ وسمعتُ منه في ذلك خبراً.

حدثنا عبدالله بن يوسف، قال: اخبرنا مالك، عن ابن شهاب عن سعيد بن المسيّب وابي سلمة بن عبد الرحمن أنَّهما اخبراه عن ابي هريرة أن رسول الله مَنْ قال: اذا امَنَ الامام فامنوا فانه من وافق تامينه تامين السملائكة عفوله ماتقدم من ذنبه، قال ابن شهاب: وكار وسول الله مَنْ فيه، قال ابن شهاب: وكار وسول الله مَنْ فيه، قال ابن شهاب: وكار وسول الله مَنْ فيه، قال ابن شهاب وكار وسول الله مَنْ فيه، قال ابن شهاب وكار وسول الله مَنْ فيه، قال ابن شهاب وكار وسول الله مَنْ فيه بنا الله مِنْ فيه بنا الله مَنْ فيه بنا الله مِنْ فيه بنا الله مِنْ فيه بنا الله مِنْ فيه بنا الله مَنْ فيه بنا الله مِنْ في بنا الله مِنْ أَنْ مِنْ في بنا الله مِنْ أَنْ مِنْ أَنْ مُنْ مِنْ أَنْ مُنْ أَنْ مُنْ أَنْ مُنْ أَنْ مُنْ مُنْ أَنْ

قر جمه عطاء نے کہا کہ آئین دعا ہے، ابن زبیر نے آئین کبی اوران کے پیچیاوگوں نے آئین کبی کہ مجد میں گون بیدا ہوگئی اور حضرت ابو ہریر ڈامام کوآ واز دے کربیہ کہتے کہ یہ خیال رکھنا کہ میری آئین ندرہ جائے ۔ نافع نے کہا کہ حضرت ابن عمر آئین نیں چھوڑتے تھے اور کول کو بھی آئین کہنے پر آمادہ کرتے تھے اور میں نے ان سے اس سلسلے میں ایک روایت ہمی تن ہے ۔ حضرت ابو ہریر ڈسے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جب امام آئین کہ تو تم بھی آئین کہو کیونکہ جس کی آئین فرشتوں کی آئین سے موافق ہوجائے گی ، اس کے تمام گذشتہ گنا ہوں کی مغفرت کردی جائے گی ۔ ابن شہاب نے کہا کہ رسول اللہ علیہ وسلم آئین کہتے تھے۔

مقصد متوجمه ابھی قرائت کے تراجم کا اندازا پ دیکھتے آرہے ہیں کہ امام بخاری پہلے ترجمہ میں مسلد کا ثبوت بیش کرتے ہیں، پھر دوسرے ترجے میں اوسان ذکر کرتے ہیں جیسے پہلاتر جمہ بساب القراء قافی المغرب، پھردوسراتر جمہ بساب البجھر بقواء ق (۱) کہلی بات تو یہ ہے کہ اثر میں ذکر کردہ آمین کا سورہ فاتحہ کے بعد والی آمین ہونا ضروری نہیں، حضرت علامہ تشمیری قدس سرہ نے ارشاد فرمایا کہ بیاس زمانے کی بات بھی ہو تکتی ہے جب حضرت عبدالللہ بن زمیر تکہ مرمہ میں محصور تصاور عبدالملک بن مروان کی فوجیس بڑھری تھیں اور دونوں طرف قنوت پڑھا جارہا تھا۔عبدالملک بھی قنوت پڑھ وارہا تھا اور حضرت ابن زمیر بھی قنوت پڑھ رہے تصاور اس پر آمین کہلوا میں جوش کی کیفیت پیدا ہوجاتی ہے اور اس کی وجہ سے آواز میں جرکا پیدا ہوجاتی اور اس کی وجہ سے آواز میں جرکا پیدا ہوجاتا فطری بات ہے۔

(٢) دوسرى بات يه ب كدا كراس كوو لااله صل المين ك بعدوالى آين مان ليا جائ جيما كه مصنف عبدالرزاق وغيره ميس بيتواس سے صرف يهي تو البت مواكد حضرت ا بن زبيرٌ في ايها كيا، كويا جركر نامعلوم موكياليكن بخاريٌ كامقصد صرف جرنبيس، بلكه جرکی اولویت کا ثبوت پیش کرنا ہے اور وہ مندرجہ ذیل باتوں کی وجہ سے کل نظر ہے۔ (الف) ایک بات تو بیہ ہے کہ حضرت ابن زبیر گا بیمل احیا نامعلوم ہوتا ہے، بخاریؓ ّ کے ذکر کر دواٹر میں صرف اُمّسنَ ہے جس سے تکرار بھی ٹابت نہیں ہوتا ہے لیکن اگر ووسرے طرق کی بنیاو پر کدان میں کان ابس الزبیو یؤمن آیاہے بی می تسلیم کرایا جائے کدانھوں نے بارباریمل کیاتو ظاہرے کداس سے دوام واستمرارتو ٹابت ہیں ہوگا، اس لیے یمی کہا جائے گا کدانھوں نے تعلیم کی مصلحت سے بار بارایا کرے دکھلایا تا کہ بیسنت مرجوحہ بھی زندہ رہے بالکل ختم نہ ہوجائے، جبیبا کیر فع بدین کے بارے میں حضرت ابن عمر کے طرز تمل کی وضاحت میں یہ بات گذر پچکی ہے۔ (ب) دوسری بات یہ ہے کہ حضرت ابن زبیر ممغار صحابہ میں ہیں، ہجرت کے بعد اؤلُ مَوْلُودٍ في المدينة كيلات بير، كوياحفور صلى الشعليد الم كاوفات ك وقت ان کی عمروس- گیارہ سال تھی ۔ انھوں نے آ مین بالجبر کاعمل کیا ، اب اس کے ساتھ بيغوركرنا جا ہے كەعبىر رسالت ميں خلافت راشده ميں اور كبار محاب جيے حفرت عبدالله بن مسعود، حفرت على في يهال الطرح كي آمين كا ثبوت بيس ملتا تو اس کامساف مطلب یم ہے کان تمام حضرات کے خلاف عمل اختیار کرنے میں کوئی مصلحت باورو العليم بوعتى ب، مثلاً حضرت عبدالله بن زير س بسسم الله

ب، ہم کہہ کتے ہیں کہ اس اثر ہے تو جر کے بجائے سر ثابت ہوا کہ دعا میں اصل اخفاء بے۔ قر آن کریم میں دعا کے بارے میں اُذعوا رہت کم تنضر عا و خصف فرمایا کیا ہے۔ امام رازی تفریر کیر میں لکھے ہیں انھا تدل علیٰ اند تعالیٰ امر بالدعاء مقرونا بالاحفاء و ظاهر الامر السوجوب فان لم یحصل الوجوب فلا اقل من کونه ندبا، آیت ولالت کرتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے دعا مکا اِخفاء کے ساتھ امر کیا ہے اور امر کا ظاہر وجوب نہ پایا جائے تو ندب تو ضرور ثابت ہے۔

کین یہ بات تو ہاری موافقت میں گئی، امام بخاری تو ترجمہ جبر کا رکھ رہے ہیں، ظاہر ہے کہ ان کا یہ مقصد نہیں ہوسکا، مشہور ہے کہ امام شافعی، امام ابوصنیفہ کے مزار پر محے تو اس کے قریب کسی مسئلہ میں امام صاحب کے ند بہب پر کمل کیااور فرمایا کہ بیرصاحب قبر کا احترام ہے، اس لیے ہم بھی صاحب کا احترام کرتے ہوئے یہ کہیں گے کہ بخاری کا منشایہ ہے کہ آمین دعا ہے اور امام وائی ہے کہ وہ احد نسا المصواط (الآیہ) پڑھتا ہے تو دعا میں امام اور مقتدی دونوں کو شریک ہونا چا ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ امام مالک سے اس سلسلے میں دوروایات ہیں، ایک روایت میں آمین صرف مقتدی کا حق ہے، امام سے اس کا تعلق نہیں اور دوسری روایت یہ ہے کہ امام اور مقتدی دونوں سرا آمین کہیں، تو امام بخاری کا آمین کہیں، تو امام بخاری کا آمین کو دعا کہنا مالکیہ کی روایت کے خلاف امام کو شریک دعا ٹا بت کرنے کے لیے ہے، گویا اس پہلے اثر سے امام بخاری نے امام اور مقتدی دونوں کا شریک آمین ہونا بتایا ہے، جبراور اس کے مسئلہ سے اس کا تعلق نہیں، پھر جبر کو ٹا بت کرنے کے لیے دو مرااثر پیش کیا ہے۔ مرکے مسئلہ سے اس کا تعلق نہیں، پھر جبر کو ٹا بت کرنے کے لیے دو مرااثر پیش کیا ہے۔ مرکے مسئلہ سے اس کا تعلق نہیں، پھر جبر کو ٹا بت کرنے کے لیے دو مرااثر پیش کیا ہے۔

#### ابن زبير" كااثر

اس اثر میں یہ فدکور ہے کہ حضرت ابن زیر ﴿ نے مسجد میں آمین کہی اوران کے پیچے جو مقتدی متھ انھوں نے بھی آمین کہی ، یبال تک کہ مسجد میں بھی گونج پیدا ہوگئی، یہاثر مصنف عبدالرزاق اور مسندا مام شافئی میں موصولاً فہ کور ہے اور امام بخاری کی پیش کردہ دلیلوں میں صرف اسی اثر میں جبر کی صراحت ہے گویا اس اثر ہے آمین بالجبر کا ثبوت تو مل گیا گر ثبوت کا کوئی مشکر بھی نہیں تھا، بحث تو اولویت واستحباب کی ہے اور اولویت اس اثر سے بھی ثابت نہیں ہوتی اور اس کی دجوہ مندرجہ ذیل ہیں: میری آمین ندرہ جائے ، دیگر روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ بیاس وقت کی ہات ہے جب
مروان نے حضرت ابو ہر یہ ہو کومؤ ڈن بنایا، مروان نماز شروع کرنے میں مجلت کرتا تھا تو
حضرت ابو ہر یہ ہ نے بیشر طرکھی کہ دیکھتے ایسانہ ہو کہ میں اذان کہہ کر اُنز نے بھی نہ پاؤں
اور آپ نماز شروع کر دیں اور میری آمین رہ جائے ، ای طرح کی شرط حضرت ابو ہریہ ہے نے
بخرین میں اذان کی خدمت قبول کرتے وقت رکھی تھی، بحرین میں حضرت علاء بن الحضری
امام تھے۔

قرائت خلف الامام کے قائلین حفرت ابو ہریرہ گواپی صف میں لانے کے لیے یہ مطلب بیان کرتے ہیں کہ چونکہ حفرت ابو ہریرہ امام کے پیچھے قرائت کرتے ہیں کہ دیکھئے آپ سورہ فاتحہ کی قرائت سے اگر مجھ سے پہلے فارغ ہوگئے اور آپ نے آمین کہ دیا تو ہیں ابھی سورہ فاتحہ میں مشغول ہوں گا اور آمین فارغ ہوگئے اور آپ نے آمین کہ دیا تو ہیں ابھی سورہ فاتحہ میں مشغول ہوں گا اور آمین میں میرکی موافقت فوت ہوجائے گی۔ اس لیے میری شرط یہ ہے کہ آپ میرا انظار کریں گے اور جب یہ جھیں گے کہ ابو ہریہ فارغ ہوگیا ہے تب آمین کہیں گے کین ال طرح کی باتوں سے کیا ہوتا ہے؟ سوال یہ ہے کہ اگر حضرت ابو ہریہ گوفاتحہ پڑھنے کی فکر ہے، توافیس باتوں سے کیا ہوتا ہے؟ سوال یہ ہے کہ اگر حضرت ابو ہریہ گوفاتحہ پڑھنے کی فکر ہے، توافیس سے دوایت تو یہ بتارہ بی ہے کہ دھنرت ابو ہریہ گو

بہر حال حفرت ابو ہریہ گی شرط سے یہ بات معلوم ہوئی کہ وہ مقتدی ہونے کی حالت میں آبین کا اہتمام کرتے تھے، لیکن سرأ کرتے تھے کہ جرأ کرتے تھے توروا بت میں اسلطے میں کوئی صراحت نہیں ، ہوسکتا ہے کہ امام کے والا الضالین پر جنجنے سے آبین کے وقت کا تعین ہواورای وقت امام بھی سرأ آبین کے اور مقتدی بھی سرأ آبین کہیں اور یہ بھی احتمال ہے کہ امام بھی جرأ آبین کے اور مقتدی بھی جرا کے اور شایدای احتمال خالی کی نمیاد پر امام بخاری نے اس اثر کوذکر فرمایا۔

## حضرت نافغ كااژ

حضرت نافعٌ فرماتے ہیں کہ حضرت این ممرؓ آمین کا بڑا اہتمام فرماتے تھے، نہ خود چھوڑتے تھے نہ دوسروں کوچھوڑنے کی گنجائش دیتے تھے اور میں نے اُن ہے اس سلسلے میں السوحسن السوحسم كرجم أير صنع الرمنقول مع مافقا زيلى في السرون بها مسلمت يربنا كي معلل ابن المهادى اسساده صحيح لكنه يحمل على الاعلام بسان قسواء تها سنة فان الحلفاء الواشدين كانوا يُسرون بها فيظن كثيس من الناس ان قراء تها بدعة ابن الهادى في كما كرهزت ابن رير كانجر بم الله كااثر مح بيكن يرلوكون وال يزير بال چيز سے باخر كر في برحمول ب كر بمم الله كا برهنا بهى سنت ب كيونكه فائنا ، داشدين الى كوسرا پر صنع تقوتو كتفى بى معرات الى كير عنه كو بدعت سيحف كه تقع بالكل يبى بات آيين بالجرك بهى حضرات الى كريا حدال كارواح بي بين قاتو عبدالله بن زير في جم الكل يبى بات آيين بالجرك بهى من كرنا بهى جائز به تعليم كى ليعن في ول كاجر أير هم الهركوكون كو باخركيا كداييا كرنا بهى جائز به تعليم كى ليعن في ول كاجر أير هنا صحابة كرام سے فابت به حسيا كر يجيل باب مين حضر سة عرائ فير وكا ذكر آيا تا ا

(ج) اورتیسری قابل فوربات بیت که حضرت عبدالله بن زبیر کے جس اثر سے امام بخاری اوران بخاری اوران بخاری اوران بخاری اوران کے ناب کرنا چاہتے ہیں، بیاثر امام شافعی کی مسند میں موجود ہے اوران کے ندہب کی وضاحت بیہ کے امام شافعی تولی قدیم میں آمین بالجبر سے قائل بھی ہیں، لیکن اس اثر کے باوجود انھوں نے قولی جدید میں مقتدی کے حق میں آمین بالجبر سے دجوع کرنا بتا رہا ہے کہ امام شافعی کے نزویک بھی اس سے اولویت فاست نہیں ، سے۔

خلاصہ بیہ ہوا کہ امام بخاریؒ کے بیش کروو دائل میں سرف ابن زیر ؓ کے اثر سے جہر ابنت ہوتا ہوں نظروری نہیں ابت ہوتا ہوں نظروری نہیں است ہوتا ہے تعلق ہونا نظروری نہیں اور اگراس سے متعلق مان لیس تب بھی اس سے تنس جمری شوت ملا ،اولویت کا ثبوت نہیں ملا جوامام بخاریؒ کا مقصد تھا۔

#### حننرت ابوهر رية كااثر

اس کے بعد حضرت ابو ہریرہ کا اثر ہے، اس اثر کا بھی جہر اور سرے کوئی تعلق معلوم نہیں ہوتا۔ اس سے صرف آ بین کی فضیلت نگلتی ہے، بخاریؒ کے پیش کروہ الفاظ میں تو صرف اتنا ہے کہ حضرت ابو ہریر ڈامام کوآ واز دے کریے فرماتے کہ دیکھواس کا خیال رکھنا کہ

## امام بخاری کے استدلال کا جائز

## روایت پرغور کرنے کا ایک اور طریقه

ال مضمون كوواضح طور ير بيجهن كاليك افرطريقة هدال موضوع يرحضرت الوجريرة في المضمون كووانيت المام الخ اوردوسرى روايت اذا قال ك دوروايتين بين، ليك روايت باب اذا احمن الامام الخ اوردوسرى روايت اذا قال الامام غير السمغضوب عليهم و لاالمضآلين الخ جويخاري بين آربى هم، و يكنايه هو كدان روايات بين مقصود بالذات كطور يرس مضمون كوبيان كيا كيا ميا اور ثانوى درجه بين الناسح كياسمجما جاسكا ب

پہلی روایت ایک متقل روایت ہے اور اس میں جو بات مقصود بالذات ہے وہ آمین کی اس فضیلت کا بیان ہے کہ اس کی آمین فرشتوں کی آمین سے موافق ہوجائے گی اس کے گناہوں کی مغفرت کردی جائے گی، دوسرے درجے میں مقتدیوں کو آمین کے اہتمام

ایک حدیث نی ہے، ظاہر ہے کہ اس اثر میں بھی نہ جہر کی صراحت ہے، نہ سرکی، بلکہ اس اثر میں تو یہ بھی صراحت ہے، نہ سرکی کہ اس کا تعلق نماز والی آمین سے ہے یا خارج صلوٰ ق میں وعاؤں میں کہی جانے والی آمین سے ہے، حافظ ابن مجر بھی اس کو جبر یاسر ہے متعلق نہ کر سکے اور یہ فرمایا کہ اس اثر کی مناسبت یہ ہے کہ ابن عمر فاتحہ کے اختتام پر آمین کہا کرتے تھے اور یہ بات امام اور مقتذی دونوں کو عام ہے، گویا انھوں نے اس اثر سے امام بالک اور امام اعظم کی اس روایت کے خلاف استدلال کیا جس میں آمین کا تعلق صرف مقتدی سے بتایا گیا ہے امام ہے۔ بین کا تعلق صرف مقتدی سے بتایا گیا ہے امام ہے۔ بین ۔

زیادہ سے زیادہ امام بخاریؓ کے دعوے جہر پر استدلال اس طرح کیا جاسکتا ہے کہ آ مین کے سلطے میں حضرت ابن عمر کا اہتمام نافع کو جہر ہی کی دجہ سے معلوم ہوا ہوگا۔اگروہ جہرند فرماتے تو نافع کو کیسے معلوم ہوتا، مگریہ بات صرف احتال کے درجہ میں ہے، اس لیے اس سے استدلال کرنا کمزور بات ہے۔

#### تشريح حديث

امام بخاریؒ کے چیش کردہ آٹار میں حضرت این زبیرؓ کے اثر کے علاوہ کی میں جبر کی تصریح نبیں بالکل یہی حال امام بخاریؒ کی چیش کردہ روایت کا ہے کہ اس میں جبر یاسر کی کوئی صراحت نبیں، صرف یہ فر مایا گیا ہے کہ جب امام آمین کہوتو تم بھی آمین کہواس لیے کہ جس کی آمین فرشتوں کی آمین ہے موافقت کرجائے گی تو اس کے پیچھلے سب گناہ معاف ہوجا کیں گے، روایت کا اصل مقصود تو آمین کی فضیلت کا بیان ہاور مقدی کو آمین کی ترخیب دی جادر مقدی کے اور جبر وسر کا مسئلہ نصراحنا فدکور ہے، نداصالة مقصود ہے۔

تین اہام بخاری کے ذوق کی رعایت ہے، اس روایت ہے آمین بالحجر پراستدلال اس طرح کیا جاسکتا ہے کہ افدا امن الامام فامنو امیں اَمن کا ترجمہ افدا قال الامام آمین اس طرح کیا جاسکتا ہے کہ افدا امن الامام فامنو امیں اَمن کا ترجمہ افدا قال الامام آمین ہے اور اس ترجمہ کے مطابق مقتدی کی آمین کو امام کی آمین کا علم ہوجائے، جرنہ ہونے کی آمین کو بالحجر ہونا چاہیے تا کہ مقتدیوں کو امام کی آمین کا علم ہوجائے، جرنہ ہونے کی صورت میں مقتدی کو امام کے آمین کئے کا وقت کیے معلوم ہوگا؟

ک تاکید ہے کہ برصیغۂ امراً نہی کو مخاطب کیا گیا ہے، امام کی آمین کی بھی درج میں مقصود نہیں، اس کا ذکر تو محض تمہید کے طور پر آگیا ہے کہ مقتدیوں کواس عمل میں امام کی موافقت کرنی چاہیے، یہی وجہ ہے کہ بیر دوایت ان فقہاء کا متدل ہے جوید کہتے ہیں کہ آمین صرف مقتدی کا وظیفہ ہے امام کا تبیس، اور وہ اذا احسن الامام کا ترجمہ بیکرتے ہیں کہ امام جب آمین کی جگہ پر پہنچی، یعنی و لاالضا آلین کے تو مقتدیوں کو آمین کہنا چاہیے۔

اور دوسری روایت کوئی مستقل روایت نبیس، بلکه حدیث ایتمام کا جزیه جس مقدی کوامام کی متابعت کی تفصیلات بتا نامقصود بالذات ہے اوران میں ایک جزیہ ب میں مقدی کوامام کی متابعت کی تفصیلات بتا نامقصود بالذات ہے اوران میں ایک جزیہ ب کہ جب امام و لاالسف آلیس کے بی دوسری روایت اصل ہے اوراس روایت میں امام کے آمین کہنے کا ذکر بی نبیس اس میں صرف یو رمایا گیا ہے کہ جب امام و لاالسف آلین کہنے و مقدی آمین کیے، چنا نبچاسی روایت سے استدلال کرتے ہوئے مالکیہ کے یہاں ابن القاسم کی روایت کے مطابق امام کے ایمان ہوائی کے دولیت کے مطابق امام اورمقتدی کے وظیفہ کی تقسیم کی گئی ہے کہ امام یو میں ہواؤں روایت میں امام اورمقتدی کے دولوں روایات میں امام اورمقتدی کے دولوں روایات موجود ہیں اوران پرعنوان دیا گیا ہے التسامیس خلف الا مسام اس عنوان ونوں روایات موجود ہیں اوران پرعنوان دیا گیا ہے التسامیس خلف الا مسام اس عنوان میں بیان نامام کاذکر ہے ، نہ جمرکا۔

اس طریقے ہے روایات پرغور کرنے کے بعد بدواضح ہوجا تا ہے کدامام بخاری جس روایت سے امام کے لیے آمین بالحجر پراستدلال کر رہے ہیں، اس روایت میں امام کے لیے جہزا آمین کہنا تو کیا ثابت ہوتا، امام کے لیے آمین کا ثبوت ہی کل نظر ہے، لیکن بات بہیں ختم نہیں ہوجاتی ، امام بخاری کے موقف پراسی روایت سے ایک اور طریقہ پراستدلال کیا گیا ہے، اس کا ذکر کردیتا بھی مناسب ہے۔

# امام بخاریؓ کے موقف پر دوسرااستدلال

استدلال کاووسراطریقہ یہ ہے کدروایت میں اذا امن الامام فامنو افر مایا کیا ہے جو حقیقت پرمحمول ہے اور اس کا ترجمہ اذا قبال الامام آمین فقولوا آمین ہے اور مقتدی کے لیے قبولوا آمین بخاری ہی کی دوسری روایت میں موجود ہے اور ضابطہ یہ ہے کہ جب

کسی مخاطب سے مطلق قول طلب کیا جاتا ہے تو اس کو جر پرمحمول کیا جاتا ہے، جرمرادنہ ہو بلکہ قول کوسر یا حدیث نفس پرمحمول کرنا ہوتو قول کومطلق نہیں رکھا جاتا بلکہ ایسی قیدلگائی جاتی ہے جس سے جبر کا شبہ نہ ہواور سر یا حدیث نفس کے معنی رائح ہوجا کیں اور یہاں چونکہ مقتدی کو قبو لمو اکہ کر مخاطب کیا جارہا ہے اس لیے مطلب یہ ہوگا کہ مقتدی یا لحجر آ مین کے اور جب مقتدی کی آمین بالحجر ہے تو امام کی آمین بھی بالحجر ہونی جا ہیں۔

لین حقیقت یہ ہے کہ جو ضابطہ پیش کیا گیا ہے کہ خطاب کے موقع پر مطلق قول کے معنی جبرے ہوتے ہیں، یہ برائے گفتن ہی معلوم ہوتا ہے، اس پر نہ تو امام بخاری عمل پیرا ہیں اور نہ شوافع ۔ دیکھے روایت میں آتا ہے اذا قبال الامام سمع الله لمن حمده فقولوا اللهم ربنا لک الحمد (مفکو ق ص ۸۲) جب امام سمع الله لمن حمده کہونی الله الله میں ربنا لک الحمد کبونی بہاں "قولوا "کہ کر خطاب کیا گیا ہے، مطلق قول ہے، موقع خطاب کا ہے، اور اخفاء کے لیے کوئی قیر نہیں، ضابط کے مطابق مقتدی کو آل ہے، موقع خطاب کا ہے، اور اخفاء کے لیے کوئی قیر نہیں، اس طرح تشہد کے بعد درود شریف کے ملے میں روایات میں آتا ہے، صحابہ نے بوچھا کیف نصلے علی محمد اللح یہاں ورود شریف کیے پڑھیں تو آپ نے فرایا قولوا اللهم صلی علی محمد اللح یہاں بھی مطلق قول ہے، موقع خطاب کا ہے اس ضابطہ کے مطابق اللهم صلی علی محمد اللح یہاں بھی مطلق قول ہے، موقع خطاب کا ہے اس ضابطہ کے مطابق اللهم صلی علی محمد اللح یہاں اللح کو جر آپڑھنا جا ہے، لیکن اس کے قائل ندامام بخاری ہیں اور نہ شوافع۔

## استدلال كي مزيد تنقيح

باب کے تحت دی گئی روایت ہے آمین بالجبر پراستدلال مشکل نظر آتا ہے، تاہم امام بخاریؒ کے ذوق کے مطابق استدلال کے جودوطریقے ہو سکتے ہیں ان کو بیان کردیا گیا، آب نے دیکھا کہ ان وونوں طریقوں میں اُمّین کا ترجمہ، حقیقت پرمحمول کر کے ''فیال آمین'' کیا گیا ہے، لیکن حقیقت پرمحمول کرنا متعددو جوہ سے کی نظر ہے:

لف: کامن کایر جمہ جہراورسر دونوں صورتوں پریکساں طور پر منطبق ہے،اس لیے کسی ا ایک جانب کی ترجیج کے لیے استدلال کرنائحکم ہے۔

ب: نيزيدكاى موضوع كى دوسرى روايت اذا قال الامام غير المغضوب عليهم

المع سے امنی کے معنی حقیقی مراد لینے کی تا کیڈ ہیں ہوتی ، کیونکہ اس دوسری روایت میں المام سے امام کے آمین کم کا ذکر ہی نہیں ہے اور ای لیے مالکیہ نے آمین کے مل کا امام سے متعلق مانا متعلق ہونا تسلیم نہیں کیا ہے لیکن اگر دیگر روایات کی بنا پر اس کو امام سے متعلق مانا جائے تو اتنی بات تو بالکل واضح ہے کہ امام کے اس عمل کو جبر اکر نے کا فیوت بہر حال روایت میں نہیں ہے۔

ج: مزید که اذا امن الامام فامنو کوحقیقت برمحول کرنے کی صورت میں روایت کے مقصداصلی برروایت کی ولالت کمزور موجاتی ہے،اصل مقصودیہ ہے کہ ملائکہ کی آمین ، سے توافق مطلوب ہے اور اس کے لیے بد ہدایت کی جارہی ہے کدامام ومقتری کی آ مین میں بھی وقت میں توافق مونا جا ہے، اور اس لیے بیہ بتایا گیا ہے کہ امام ک آ مین كاوتت و لا السط آلين ك بعدب،اى وتت يس مقتريول كوآ بين كاابتمام كرنا عابيداوراذا امن الامام فامنوا كوتقيقت رجحول كري تومفهوم بيهوكا كديهك امام آمین کے، اور 'فاء' کے تعقیب مع الوصل کے تقاضے میں امام کے فوراً بعد مقتدی آمین کہیں، ظاہر ہے کہ اس صورت میں امام ومقتدی کا توافق باتی نہیں رہے م اوراصل مقصود یعنی امام ومقتدی کی تامین ملائکه مصد موافقت پر روایت کی ولالت مرور موجائ كى -اى بات كوعلام سيوطي في تنوير الحوالك مين لكها ب او لوا قوله "اذا إمَّن" على انَّ المراد اذا اراد التامين ليقع بَّامين الامام والماموم. معاً فانه يستحب فيه المقارنة يعى حضور سلى الله عليه وسلم كارشاداذا امنى تاویل افدا او افد العامین ہے تا کہ امام اور مقتدی کی آمین کے ساتھ ساتھ مواس لیے کاس عمل میں مقارنت مستحب ہے اور اس کیے شارحین حدیث نے عام طور پر اذا المن كومعن حقیقی پرحمل نبیس كیاءامام نووی شافع کیصته بیس و امسا روایه اذا اَمّـنَ ي فسامَّنوا فمعناها اذا اداد التامين (نووىج ايص ١٥٦) تسطلا في سنة بحل امَّن كا مطلب اذا اراد التامین کھاہے۔

امام بخاریؒ کے استدلال کی تنقیح میہ ہوئی کہ اگر امنے ن کو حقیقت پر بنی کیاجائے تو آپ نے و یکھا کہ استدلال متعدد و جوہ کی بنیاد پر محل نظر اور نا قابلِ قبول رہتا ہے اور اگر مجازی معنی پر محمول کیا جائے تب تو استدلال اور زیادہ کمزور ہوجاتا ہے کیونکہ اس صورت میں

روایت میں امام کے آمین کہنے کامضمون باتی نہیں رہتا بصرف امام کے آمین کا ارادہ کرنے کا ذکر باتی رہتا ہے، رہا یہ کہ وہ ارادہ کرنے کے بعد آمین جہرا کے گایا سرا تو روایت اس سے بالکل ساکت ہے۔ اس گفتگو کا حاصل بیڈ کلا کہ اذا المن کو حقیقت پرمحمول کریں یا مجاز پر اس سے امام کے لیے آمین بالجبر پر استدلال ناتمام ہے۔ البتہ حقیقت پرمحمول کرنا امام نظاری کے استدلال کے لیے بہتر ہے۔ 'خاری کے استدلال کے لیے بہتر ہے۔

## ابن شهابٌ زبري كاقول

روایت کے بعدامام بخاری نے ابن شہاب زہری سے نقل کیا ہے و کسان دسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بقول آمین اس قول کُفل کر کے امام بخاری نے بیٹا بت کیا ہے کہ امسن تقیقی معنی پرمحول ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم آئین کہا کرتے تھے، اور اس سے جہر پر استدلال کا طریقہ وہی ہے جوگذرگیا کہ آپ جہر نہ کرتے تو دوسروں کو علم کیے ہوتا؟ لیکن یہ بات بیان کی جا چی ہے کہ یہ استدلال اس وقت قابل قبول ہوسکت ہے کہ جبام کا کوئی وریعہ نہو، دوسرے یہ کہ اس طرح کی تعبیر نماز میں پڑھی جانے والی مختلف جب علم کا کوئی وریعہ نہو، دوسرے یہ کہ اس طرح کی تعبیر نماز میں پڑھی جانے والی مختلف تنبیحات کے سلم میں محمود ہوں سبحود دہ سبحان رہی الاعلیٰ اور یہ مقبول فی د کو عد سبحان رہی العظیم و فی سجو دہ سبحان رہی الاعلیٰ اور ان تبیحات میں جہرکی کا مسلک نہیں حالا تکہ یہ نہوں کی ان یہ قول ہی فر مایا گیا ہے، اس لیے امام زہری کے قول سے بھی امام بخاری کے موقف پر استدلال کے لیے کوئی مفبوط قرینہ ہاتھ نہیں آیا۔

بہاں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ قر اُت خلف الا مام کی بحث میں حضرت ابو ہریرہ گی روایت میں فانتھی الناس عن القراء قدمع د سول اللہ صلی اللہ علیه و سلم آیا تھا تو وہاں یہ بحث شروع ہوگی تھی کہ یہ جملہ امام زہری کا ہے، اس لیے اس کی کیا اہمیت ہے؟ اور یہاں امام زہری کی بات ہے تقویت ل رہی ہے تو اس سے استدلال کیا جارہا ہے، ہم امام زہری کی بات سے استدلال کریں تو گنبگار کہلا کیں اور آپ ان کی بات سے استدلال کریں تو گنبگار کہلا کیں اور آپ ان کی بات سے استدلال کریں تو گنبگار کہلا کیں اور آپ ان کی بات سے استدلال کریں تو گنبگار کہلا کیں اور آپ ان کی بات سے استدلال کریں تو سنت کے علم بردار بن جا کیں ، یہ کہاں کا انصاف ہے؟

تعليم جيسى مصلحت رجحول كياءاوراس كوابناعام معمول نبيس بنايا-

اس موضوع کومزیدروشی میں لانے کے لیے مختلف روایات کوذکر کرنا ضروری تھا، کیکن تطویل سے بچتے ہوئے صرف دو روایتوں کا ذکر کردینا مناسب ہے جن میں ایک روایت حضرت مرقبن جندب کی ہے اور دوسری حضرت واکل بن حجر گی۔

#### حضرت سمرة بن جندب كى روايت

ابوداوداود دیث کی دوسری کتابول میں حفرت سمرہ بن جندب کی روایت موجود به بمحدثین کے اصول کے مطابق روایت کوسیح قرار دیا گیا ہے،اس روایت کا حاصل یہ کہ سمرہ بن جند باور عمران بن حقیمن کے درمیان ندا کر د ہوا، حفرت سمرہ نے بیان کیا کہ مجھے حضور ملی اللہ علیہ وکل میں ۔ایک سکتہ بحیر تح یہ کے بعد تھا اور دوسرا کہ مجھے حضور ملی اللہ علیہ وکل المصنالین یعنی جب آپ غیر سکتہ اذا فرغ من قواء و غیر المعضوب علیہ و الا المصنالین یعنی جب آپ غیر المعضوب علیہ و الا المصنالین یعنی جب آپ غیر المعضوب علیہ و الا المصنالین پڑھ کر قارغ ہوجاتے تو سکتہ فرماتے تھے۔ حضرت عمران بن حصین نے اس سے اختلاف کیا اور دوسرے سکتے کا انکار کیا تو ان حضرات نے اس مسلمین حضرت الی بن کعب کی طرف تحریری طور پر رجوع کیا تو حضرت الی بن کعب کی طرف تحریری طور پر رجوع کیا تو حضرت الی بن کعب کی طرف تحریری طور پر رجوع کیا تو حضرت الی بن کعب کی طرف تحریری طور پر رجوع کیا تو حضرت الی بن کعب کی طرف تحریری طور پر رجوع کیا تو حضرت الی بن کعب کی طرف تحریری طور پر رجوع کیا تو حضرت الی بن کعب کی طرف تحریری کی سکتہ تھے۔

پہلا سکتہ تو بظاہر تناء کے لیے تھا اور طویل تھا اور اس پر دونوں کا اتفاق تھا، دوسرا سکتہ اتفاق تھا، دوسرا سکتہ اتفاق تھا کہ حضرت مران بن حسین اس کی طرف متوجہ نہیں تھے۔ اس سکتہ کا مختمر ہونا بتا رہا ہے کہ یہ خضر ممل کے لیے تھا اور ظاہر ہے کہ یہی وقت آئین کا ہے۔ اور جب آئین کا مواجہ وقت سکتہ ہے تو یہ بھی طاہر ہے کہ آئین کا عمل جہزاً نہیں تھا سرا تھا اس سنتہ کے اختصار اور الطافت سے یہ بھی معلوم ہوا کہ بیا تنائیں ہے جس میں شوافع کے خیال کے مطابق مقتدی فاتھ کی قرارت کر سکے۔ یہاں یہ بات بھی طحوظ رہے کہ یہ سکتہ کی کے زوریہ واجہ بنیں فاتھ کی قرارت کر سکے۔ یہاں مقتدی پر فاتھ کی قرارت اور جب سے۔ اس لیے اس سلک پر بردی ہے اور شوافع کے یہاں مقتدی پر فاتہ واجب ہوا ور اس کے لیے سکتہ واجب نہ ہو۔

نیزید کیا آگرمقندی اس سکتے میں فاتھ کی قرائت کرتا ہے تو مقندی کی امام کے ساتھ آمین میں موافقت کا کیا طریقہ ہوگا؟ امام تو سور ہُ فاتھ کی قرائت کے فور اُبعد آمین کے گا،

## آ مین کے بارے میں دیگرروایات

امام بخاری کے ذکر کردہ آٹار دروایات پر گفتگوتمام ہوئی اور بیواضح ہوگیا کہ امام بخاری کے پاس امام کے حق میں آمین بالجبر کو ثابت کرنے کے لیے کوئی صریح روایت نہیں ہے، اگران کے پاس کوئی روایت ہوتی تو اس مسئلہ سے ان کی بے پناہ دلچیں کا تقاضہ تھا کہ وہ اس کوضر ور ذکر کرتے۔ ان کے دلائل میں صرف عبداللہ ابن زبیر سے اثر میں جبر کا تذکرہ ہے مگریہ بیان کیا جا چکا ہے کہ اس سے زیادہ جواز ثابت ہوسکتا ہے اولویت نہیں، اور اس کے علاوہ ان کے ذکر کردہ آٹار وروایات میں سے کس میں بھی جبر کی صراحت نہیں، اور جن اشارات سے ان کے موقف پر استدلال کیا جاسکتا ہے ان سے مقصد بر آری مشکل جے۔ سابق میں کی گئی مختصر بحث سے بخو بی اس کا ندازہ کیا جاسکتا ہے۔

نیزیه که ذخیرهٔ احادیث میں اس موضوع پرنظر ڈ النے ہے صاف معلوم ہوتا ہے کہ حضورا كرم صلى الله عليه وسلم كامعمول آمين بالحجر كانبيس تها، اگر آپ كامعمول جركا موتا تو روزانہ جمری نمازوں میں باربار کیے جانے والے اس وجودی عمل کے قتل کرنے والے کہیں زیادہ ہوتے اور اس سلسلے میں صحابہ کرام کے درمیان کوئی اختلاف نہ ہوتا، خلفاء راشدین اور کبار صحابه کامل بھی آ مین بالجبر ہی مونا چاہیے تھا جبکہ صورت حال یہ ہے کہ خلفاء راشدین میں حضرت عمر اور حضرت علی سے اور کبار صحابہ میں حضرت عبداللہ بن مسعود سے اخفاء کاعمل صراحت کے ساتھ منقول ہے، اور جن کبار صحابہ سے اس سلسلے میں کوئی عمل منقول نہیں تو اس کی وجہ بظاہر یہی ہے کہ انفا ،ایک غیر وجودی ممل ہے جسے تقل کیا جاناغیر ضروری ہے۔اور صحابہ کرام کی اکثریت کے اخفاء آمین پر عمل پیرا ہونے کی بات محض دعویٰ تہیں ہے، بلکه اس حقیقت کا فریق ثانی کے اکابر علاء کوبھی اعتراف ہے، الجو ہرائتی میں ابن جربرطبری کا قول نقل کیا گیا ہے جس میں خفض صوت کے بارے میں کھل فقون میں يفرمايا كياب، اذ كان اكثر الصحابة والتابعين على ذلك (سنن الببتي، ٢٠، ص ۸۵) اکثر صحابہ د تابعین اخفاءِ آمین پر عمل ہیرا تھے۔اس لیےاگر کسی روایت ہے حضور صلی الله علیه وسلم کے آمین کو جہراً کہنے کا اشارہ یا ثبوت ل بھی جاتا ہے تو اس کا مطلب بیہ ہوگا کہ یا تو وہ محلبہ کرام کے عام طور برعلم میں نہیں آیا، یا انصوں نے اس ممل کوا تفاق، یا طبرانی سنن دارتطنی اورمتدرک حاکم میں ہے:

شعبة عن سلمة بن كهيل عن حجر بن العنبس عن علقمه بن وائل عن ابيه الله صلى مع النبى مُنافِقة فلما بلغ غير المغضوب عليهم ولا الضآلين قال آمين واخفى بها صوته.

ترجمہ شعبہ سلمہ بن ممل سے روایت کرتے ہیں کہ جمر بن العنبس نے حضرت علقمہ بن وائل سے اور انھوں نے اپنے باپ حضرت وائل سے روایت بیان کی کہ انھوں نے نی کریم صلی اللہ علیہ وکم کے ساتھ نماز پڑھی۔ جب آپ غیر السم مصوب علیهم والا المضالين پر پہنچ تو آپ نے آپین کی اور اس میں آ واز کا اخفاء کیا۔

ما کم نے اس روایت میں کتاب القرائت میں و حفض بھا صوت (آپ نے آوازکوپت کیا) نقل کیا ہے اور فر ہایا ہے حدیث صحیح الاسناد ولم یخوجاہ ۔ اس مدیث کی سندھیج ہے لیکن بخاری ومسلم نے اس کوروایت ہیں کیا (عینی ۵۰،۵۰) بخاری اور مسلم نے اس کوروایت ہیں سفیان اور شعبہ کا اختلاف ہے، بخاری اور مسلم کے نقل نہ کرنے کی وجہ اس روایت میں سفیان اور گاور شعبہ کا اختلاف ہے، ورندروایت کی سند مصل ہے اور تمام راوی ثقد ہیں۔

#### امام ترندیؓ کے اعتراضات

آمین کے اخفاء پراس روایت کی دلالت بالکل صریح ہے، کین امام تر ندی نے سنن تر ندی میں اس روایت کو دلالت بالکل صریح ہے، کین امام تر ندی میں اس روایت کو نقل کرنے کے بعد، امام بخاری کے حوالے سے تین اعتراضات نقل کیے ہیں اور چوتھا اعتراض امام تر ندی نے اپنی دوسری کتاب المعلل الکبیو میں امام بخاری کے حوالہ بی نے نقل کیا ہے کہ علقہ بن واکل کا اپنے والد سے ساع ٹابت نہیں، بلکدوہ اپنے والد کی وفات کے چومہنے بعد بیدا ہوئے ہیں، کیکن اس اعتراض کوخود امام تر ندی نے غلاقر اردیا ہے اور تر ندی ہی میں اس کی تر دیدکردی ہے، کھتے ہیں:

وعلقمة بن وائل سمع من ابيه وهو اكبر من عبد الجبار بن وائل و عبد الجبار بن وائل لم يسمع من ابيه (220 تا م/140)

علقمہ بن وائل بن حجر کا اپنے والد وائل سے ساع ثابت ہے، وہ عبد البجبار بن وائل سے ساع ثابت ہیں۔ سے بردے ہیں اورعبد البجبار بن وائل کا اپنے والد سے ساع ثابت نہیں۔

اورمقتدی ابھی فاتحہ کی قرائت میں مشغول ہے، ظاہر ہے کہ موافقت فوت ہوجائے گی اور اگرمقندی امام کے ساتھ آمین کہتا ہے، پھر فاتحہ کی قر اُت کرتا ہے تو مقندی کی آمین فاتحہ ے مقدم ہوگئ حالانکہ روایت میں یہ ہے کہ آمین طابع لینی مہر ہے جو طاہر ہے کہ درخواست کی تمامیت کے بعد ہوتی ہے، اور اگر امام مقتدیوں کے ابتظار میں آمین کومؤخر كرتا ہے تو ايك بات تو يه كدامام كى فاتحداور آمين كے درميان بہت تصل واقع ہوجاتا ہے جبدروایات میں ولا الصالین کورابعدا مین کہنے کا حکم ہے،اوردوسری بات یہ ہے کہ امام كوييكم كيسي موكا كم مقتدى فارغ موسك مين،اس كى صورت يبىمكن بىك يبليمقتدى آ مین کہیں پھرامام کیے، ظاہر ہے کہ یہ صورت بھی غلط ہے کیونکہ مقتدی کوامام سے آ گے۔ برصف صصراحت كماتحمنع كياكياب،اور لاتسادر والامام فرمايا كياب،معلوم بوا کاس کتے ہی اگر مقتدی فاتحد کی قرائت کرتا ہے توامام کے ساتھ آبین ہی موافقت کی کوئی صورت ممکن نہیں ،اس کے انساف کی بات یہی ہے کہ مقتدی پر فاتح نہیں ہے اور یہ سکتہ آین کے لیے ہے،علامہ طِبنٌ نے بھی بہی لکھا ہے والاظہر ان السبکتة الاولسیٰ لسلشناء والثانية للتامين، ظاہرتر يهى بك پهلاكت تاءكے ليے جاوردوسرا آمين كے ليے۔ ای طرح اس سکته کے بارے میں بیکہنا بھی خلاف ہے کہ بیسکتہ لیتو اقد الیه نفسه سانس کوقائم اور درست کرنے کے لیے تھا کیونکہ اس صورت میں بیاشکال ہوگا کہ مقتدی کو توولا السضالين كفورأبعدا مين كن كاعم درويااورامام ابھى سائس كوقائم كرنے ك لیے سکتہ میں ہے، اور دوسری بات یہ ہے کہ حضرت سمرةً اور حضرت عمران گاا ختلاف ظاہر ہے کدان سکتات کے بارے میں ہوا ہے جن میں کوئی وعایا عمل مشروع ہے، سائس قائم کرنے والے سکتات تو طویل قرائت میں جگہ جگہ آئیں گے،ان میں اختلاف کے کوئی معی نہیں۔ بهر حال حضرت سمرةً بن جندب كي روايت، اورحضرت ابن ابي بن كعب كي تقيد يق سے بیٹا بت ہوا کہ و لاالسف آلین کے بعد سکتہ ہوتا تھا اور سکتہ کے بارے میں بظاہر بیہ طے ہے کہ بیآ مین کے لیے تھا تو معلوم ہو گیا کہ آمین کا عمل جہرا نہیں سرا کیا جاتا تھا۔

حضرت وائل ٌبن حجر کی روایت

علامه مینی نے لکھا ہے کہ بیروایت منداحمر، مندابوداؤدطیالی،مندابویعلے، جم

## يهلياعتراض كاجواب

بظاہر بات بہت اہم معلوم ہوتی ہے کہ ایک بڑا امام، دوسرے بہت بڑے امام سے اعتاد کے ساتھ غلطیاں نقل کرر ہاہے، لیکن تحقیق کرنے سے حقیقت یہ معلوم ہوئی ہے کہ سب باتیں بوزن ہیں۔ علامہ عینی اور دیگر محدثین نے ان کی اطمینان بخش جواب دہی فرمائی ہے۔ سے تمام غلطیوں کا پوری طرح از الہ ہوجاتا ہے۔

پہلے اعتراض کی غلطی اس طرح واضح ہے کہ جربن العنبس کی کنیت ابوالعنبس ہے۔
علامین فرماتے ہیں کدائن حبان نے برصیعنہ جزم فرمایا ہے کہ نیت کاسم ابید بیان
لوگوں میں ہیں جن کی کنیت ان کے باپ کے نام کی طرح ہے۔ ابن حبان نے کتاب
المقات میں یفرمایا ہے حجو بن العنبس ابو السکن الکوفی و هو الذی یقال له
ابوالعنبس ، جربن العنبس جن کی کنیت ابوالسکن ہے کوفہ کے رہنے والے ہیں اور یہی وہ
راوی ہیں جن کوابوالعنبس بھی کہا جا تا ہے۔

شبر کیاجاسکتا ہے کہ شاید ہے بات ابن حبان نے شعبہ کے اعتاد پر فرمائی ہولیکن ایسا
نہیں ہے کیونکہ کتب احادیث میں الی متعدد سندیں موجود ہیں جن میں سفیان توری نے
بھی جرکوابوالعنیس کہا ہے۔ مثلاً ابوداؤد میں باب البامین کی پہلی روایت جوسفیان کے
طریق ہے آ رہی ہے اس میں عن حجو ابی المعنبس ہی دیا گیا ہے، ای طرح دارتطنی
نے باب البامین میں ایک سنداس طرح ذکر کی ہے شنا و کیع والمعجاد بی قالا حدثنا
صفیان عن مسلمة بن کھیل عن حجو ابی عنبس و هو ابن عنبس المنح گویا
مغیان کے طریق میں مراحت کے ساتھ شعبہ کے ذکر کردہ نام کی تقدیق ہوئی۔ رہایہ کہ ان کی
کنیت ابوالسکن ہے تو یہ کوئی اہم بات نہیں، ایک شخص کی دویا دو سے زائد کتیس ہوتی ہیں،
ان کی کنیت ابوالعنیس بھی ہے اور ابوالسکن بھی ہے۔ حافظ ابن جرنے تلخیص الحمیر میں شلیم
کیا ہے، لامانع ان یکون لله کنیتان جرکی دوکنیت ہونے سے کوئی چیز مانع نہیں ہے۔

#### دوسرے اعتراض کا جواب

دوسرااعتراض بدب كدشعبد في سند من علقمه كالضافه كرديا جبكه حجر بلاواسطة حضرت

امام بخاری سے علقہ کے سام کا اکارکونش کرنے کے باو جودام ہر ندی نے سام سلم کیا ہے، نیز یہ کے سلم بندائی اورام بخاری کے جنوع دفع البدین میں انک سندیں ہیں جن میں علقہ کے اپنے والد حضرت واکل سے سام کے صریح صنعے استعال ہوئے ہیں مثلاً مسلم (ج۲، میں ۱۲) ہاب صحة الاقواد بالقتل میں عبیدہ اللہ بن معاد عبری کی سند سے جوروایت ندکور ہاں میں عن علقمہ عن وائل حدثه ان اباہ حدثه اللح کے الفاظ ہیں، ان الباہ حدثه الحو کے الفاظ ہیں، ان الفاظ ہیں، ان الفاظ ہیں اور علقہ ہوئی مندوں میں موجود ہیں، جن سے اس اعتراض کی مید البار چھوٹے ہوائی ہے، والدی وفات سے چھاہ بعد پیدائش کی بات تو ہوں بھی غلط ہے کہ عبدالبارچھوٹے ہوائی ہیں اور علقہ ہوئے ، دونوں کی والدہ کا بات جھوٹے ہوائی کے بارے میں میں میں ہیں، اس لیے والد کی وفات کے بعد پیدائش کی بات جھوٹے ہائی کے بارے میں میں میں میں ہوگی، نیکن تر ذی نے چونکہ اُن کی طرف منسوب کر کے تھی ہوئی، نیکن تر ذی کے نوک کے بارے میں کیے میکن ہے۔ بیدے میں نیس آتا کہ امام بخاری میں کیے اس کی وضاحت اور تر دید بھی میں نیس آتا کہ امام بخاری کی وضاحت اور تر دید بھی ضروری ہے۔

یداعتراض تو العلل الکبیر میں نقل کیا گیا تھا، اور بیقطعا غلط تھا، سنب تر ندی میں جو تین اعتراضات نقل کیے گئے ہیں، ان کی تفصیل یہ ہے کہ امام تر ندی نے پہلے شعبہ کی روایت نقل کی پھر فرمایا کہ میں نے امام بخاری ہے اس روایت کے بارے میں سوال کیا تو انحول نے فرمایا کہ شعبہ نے اس روایت میں کئی غلطیاں کی ہیں، پھر تین غلطیاں بتا کمیں جن میں دو کا تعلق سند ہے ہے اور ایک کامتن ہے، اور وہ یہ ہیں:

(۱) کہا غلطی ہے ہے کہ شعبہ نے جمر ابوالعنبس کہا ہے جبکہ درست نام جمر بن العنیس ہے جبکہ درست نام جمر بن العنیس ہے جن کی کنیت ابوالسکن ہے۔

(۲) دوسری غلطی بیہ ہے کہ انھوں نے علقمہ بن وائل کا نام روایت میں بردھادیا ہے، حالانکہ چجرابن العنبس نے حضرت وائل سے بلاواسطہ روایت کی ہے۔

(٣) اورتيسرى فلطى متن يدم تعلق ب كه شعبه ف خفض بها صوته على كياب جبكه المسل اور درست مذبها صوته ب-

وائل ہوایت کرتے ہیں، یاعتراض پہلے اعتراض ہے بھی کمزور ہاور لاعلی پرٹی ہے کیونکہ اصول حدیث میں یہ بات سلیم کی گی ہے کہ تقدی زیادتی مقبول ہے اور شعبہ سے زیادہ تقدکون ہوگا؟ نیزیہ کہ مندا جمر و مندا بودا و دطیالی میں جمر نے اس کی تصری کی ہے کہ میں نے یہ روایت حضرت وائل سے بلا واسط بھی سی ہے اور علقہ کے واسط سے بھی سی ہے سلمہ بن کہ بیان تقر کے دیا ہوائل سمعت علقمہ بن وائل یحدث عن وائل او سمعه حجو من وائل (منداحمن میں وائل سمعت علقمہ بن میں کہتے ہیں کہ میں نے یہ روایت علقمہ بن وائل سے حدیث میں کہتے ہیں کہ میں نے یہ روایت علقہ بن وائل ہے سی ہے کہ وہ حضرت وائل ہے حدیث بیان کرتے تھے اور حضرت وائل ہے ہی ہے کہ وہ حضرت وائل ہے وہ میں است بیان کرتے تھے اور حضرت وائل ہے ہی میں میں الاسانید کی قبیل سے ہے اور کوئی قابل میں محدثین کی اصطلاح میں المسنید فی متصل الاسانید کی قبیل سے ہے اور کوئی قابل میں محدثین کی اصطلاح میں المسنید فی متصل الاسانید کی قبیل سے ہے اور کوئی قابل میں اعتراض بات نہیں ہے۔

## تيسر ےاعتراض كاجواب

تیرااعر اض شعباورسفیان کا فنظاف الفاظ پرکیا گیا ہے کہ شعبہ نے مسلم موت کی جگہ الحفیٰ بھا صوت فقل کردیا، جبہ سفیان کو متعدد وجوہ ہے رجع حاصل ہے، مثلاً یہ شعبہ نے خوداعر اف کیا ہے سفیان احفظ منی سفیان حفظ میں مجھ ہے بڑھے ہوئے جی، ای طرح کی بن سعید نے فرایا ہے لیسس احد احب الی من شعبہ واذا خالف مسفیان احدت بقول سفیان شعبہ سے زیادہ میر سنزو یک کوئی محبوب نیس ہے لیکن اگروہ سفیان کی مخالفت کری تو میں سفیان کے تول کو اختیار کروں گا۔ امام تر ذک نے نیس کی روایت کو رجع دی ہے۔ سفیان توری کی ترجیح کے سلم میں مزید اقوال بھی پیش کے جاسکتے ہیں، وغیرہ و

کین سفیان توری کے ہرطرح کے فضل و کمال اور شعبہ کے شاؤ و ناور خطا کر جانے کے اعتراف کے باوجود حقیقت سے ہے کہ محدثین کے یہاں شعبہ اور سفیان کی الیک دوسرے پر ترجیح کے سلیلے میں دونوں رائیں ملتی ہیں، ترندی نے کتاب العلل میں نقل کیا ہے کہ خود سفیان توری نے شعبہ کوامیر الموشین فی الحدیث کہا ہے، اس کتاب العلل میں بیخی بن سعید سفیان توری نے شعبہ کوامیر الموشین فی الحدیث کہا ہے، اس کتاب العلل میں بیخی بن سعید

سے جہال مندرجہ بالامقولہ احدت بدھول سفیان منقول ہو ہیں یہ جی منقول ہے کہ

یو چھے والے نے یو چھاایہ ما کان احفظ للحدیث الطوال سفیان او شعبة کہ

طویل احادیث کا سفیان اور شعبہ ہیں ہے کون زیادہ حافظ تھا تو یکی بن سعید نے جواب دیا

کان شعبة امر فیھا شعبہ اس میں زیادہ تو کہ تھے، یہ جی لکھا ہے کہ کان شعبة اعلم

ہالرجال و کان سفیان صاحب الابواب شعبہ رجال حدیث کے زیادہ جانے والے

تھے اور سفیان فقہی ابواب کے، بلکہ یکی بن سعید کے دونوں اقوال کا ظاہری مطلب تو یہ

معلوم ہوتا ہے کہ احداث بھول سفیان توری کو جے حاصل ہے کہ وہ فقہی ابواب کے کردونی مردے ہیں ابواب کے کردونی مقابلہ پرتوی تر قراردے رہے ہیں

مرومیدان ہیں، جبکہ حفظ احادیث میں وہ شعبہ کو سفیان کے مقابلہ پرتوی ترقراردے رہے ہیں اوراس کا مطلب یہ معلوم ہوتا ہے کہ دوایت کے سلیلے میں وہ شعبہ کوتر جے دے درے ہیں۔

تہذیب التہذیب میں شعبہ کار جے ہے متعلق متعددا کر آوال دیے گئے ہیں جن میں کان شعبة اثبت منه بھی ہے، لیسس فی الدنیا احسن حدیثا من شعبة ومالک علی قلت بھی ہے اوران میں امام دار طنی کار فیصلہ ہے کان شعبة معلی فی اسماء الرجال کثیر النشاغله بحفظ المتون کر شعبہ ہے جواساء رجال میں متعدد غلطیاں ہوئی ہیں اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ متن حدیث کے حفظ میں زیادہ مشغول رہے تھے وغیرہ وغیرہ۔

اورزیر بحث روایت میں شعبہ کی طرف سند کی جن لغزشوں کا انتساب کیا گیا تھاان کا فلط ہوناتو واضح ہوگیا، اب مسئل متن کا ہے تو واقطنی کے فیصلہ کے مطابق شعبہ کی روایت کو ترجیح ہونی جا ہے کہ وہ حفظ متون کا زیادہ اہتمام کرتے تھے، نیزیکی بن سعید کے احد ان بقول صفیان کی روسے بھی ترک جہر کوتر جیح ہونی جا ہے کوئکہ حضرت سفیان توری اگر چہ روایت مند بھا صوته کی لارہے ہیں مگران کا عمل ترک جہر کا ہے، اور یہ مسئل فقہی ابواب کا ہے، جس میں بچی بن سعید کے فیصلہ کے مطابق انہیں ترجیح حاصل ہے۔

# ترجیح کی بحث خلاف اصول ہے

دونوں ائمے کے درمیان ترجیح کی بی گفتگوامام ترندی کے تیمرے کی وجہ سے آگئی،ورند

حقیقت یہ ہے کہ اصول حدیث کی روسے ترقیح کا عمل اس وقت اختیار کیا جاتا ہے جب تطبیق کی کوئی صورت نہ ہو، یہاں صورت حال یہ ہے کہ ترجیح سے مرتبط تطبیق اور جمع بین الروایتین کے عمل کو اختیار کرنے کے خصوصی دوائی بھی ہیں، مثلاً علامہ عینیؓ نے دو باشی ارشاد فرمائی ہیں۔ ایک بات تو یہ کہ تخصطیت مشل مشعبة خطا و کیف و هو امیر السمو منین فی المحدیث شعبہ جیسے ائمہ کو خطاوار قرار و پناغلط ہے۔ یہ بات کیے درست ہوسکت ہے جبکہ وہ امیر الموشین فی الحدیث بیں، یعنی شعبہ کا امیر الموشین فی الحدیث ہونا تو محدثین کے یہاں مسلم ہے، پھر یہ کیسے ہوسکتا ہے کہ وہ مختری روایت میں اتی غلطیاں کر جائیں یا یوں کیے کہ جس شخص کا یہ حال ہو کہ وہ چھوٹی می روایت میں اتی غلطیاں کر جائیں یا یوں کیے کہ جس شخص کا یہ حال ہو کہ وہ چھوٹی می روایت میں اتی غلطیاں کر جائیں یا یوں کیے کہ جس شخص کا یہ حال ہو کہ وہ چھوٹی می روایت میں اتی غلطیاں کر جائیں یا یوں امیر الموشین فی الحدیث کے گا۔

دوسری بات علامه یکی نے بدار شاد فرمانی لا یہ حضو احتلاف شعبة و صفیان لاق کلا منهما امام عظیم فی هذا الشان فلات سقط روایة احدهمابر وایة الآخو، سفیان اور شعبہ کا ختا فی روایت کے لیے معزمیں کی ککد دونوں کی جلالت شان سلم ہے، اس لیے ان میں ہے کسی ایک کی روایت کو دوسر ہے کی وجہ ہے سا تو نہیں کیا جا سکتا۔

اس لیے اصولِ حدیث کی رعایت ، حضرت شعبہ کی طرف نعطی کے انتساب ہے بچنے اور دونوں ائمہ حدیث کی جلالت شان کے احر ام کا نقاضہ بیتھا کہ ترجے کے بجائے تطبیق بین الروایات کا عمل اختیار کیا جا تا مگر جرت ہے کہ اس کی طرف توجہ نہیں کی گئی اور ترجے کا خانوی اور غیرضروری عمل شروع کر دیا گیا تھیتی کی متعدد صور تیں ممکن تعیں۔

## جمع بين الروايات كي صورتيس

(۱) مثلاً یہ کہ دونوں روایتوں کو تعددوا قعہ پرمحول کرلیا جاتا کہ اوّل تو حضرت واکل بن جمر کی بارگاہِ رسالت میں حاضری ایک سے زائد بار ہوئی ہے اور آمین کاعمل تو ہر نماز میں کیا جاتا ہے، ایک ہی سفر میں جہراور سر دونوں طرح کی باتوں کاعلم میں آتا ممکن ہے، اس لیے اس میں کوئی احتجاد نہیں ہے کہ حضرت واکل نے دونوں باتیں بیان کی ہوں، ایک بات سفیان توری کی روایت میں آگئی اور دوسری بات شعبہ کی روایت میں۔ ابن جریر طبری شعبہ اور سفیان کی روایت کو الگ الگ تسلیم کررہے ہیں، کہتے ہیں والسے سے واب این شعبہ اور سفیان کی روایت کو الگ الگ تسلیم کررہے ہیں، کہتے ہیں والسے سے واب این

المنجسويين بالجهو والمنحافة صحيحان وعمل بكل من فعليه جماعة من المعلماء وان كنت منخساراً خفض الصوت بها اذ كان اكثر الصحابة والنساب على ذالك (الوبرائع على المبين ١٠٠٠م ١٠٥٥) بن جريد المعارت من جراورا فقاء كى دونول روايتول كويح شليم كياب اورية ماياب كدان دونول روايتول رعاء كى جماعت كا الك الك عمل به الرچه و قووا فقاء كمل كواختيار كرتے بين اوراس كى جماعت كا الك الك عمل به ماكر چه و قووا فقاء كمل كواختيار كرتے بين اوراس كى دوبه بيان كرتے بين كواكم معابد و المحمد من الله عمل كا محمد الله الله كا محمد المعابد و المحمد من المحمد من الله معابد و المحمد من المحمد المحمد من المحم

(۲) تطبق کی دوسری صورت یہ ہے کہ حضرت شعبہ کی روایت میں جوا خفا، ہاں کو عام معمول قرار دیا جائے کہ جمہور صحابہ و تا بعین کے تعامل اور تو ارث ہے ای کی تائید ہورہا ہے اور حضرت سفیان کی روایت میں جو مرصوت یا رفع صوت ہے جبر کا انداز معلوم ہورہا ہے اس کو اتفاق پر محمول کیا جائے جس کا مقصد تعلیم و بینا تھا، اس ہے جبر کا جواز ثابت ہوجائے گا اور اس کی تائید اس طرح ہوتی ہے کہ حافظ ابوالبشر دولا بی نے کتاب الناما، والکنی میں روایت ذکر فرمائی ہے اس میں صراحت ہے کہ موصوت کا مقصد ہمیں تعلیم و بینا تھا۔ الفاظ یہ تیں فقال آمیس یہ بھتا ہوں کہ آپ کا مقصد صرف ہمیں تعلیم و بینا تھا۔ الفاظ یوں ہوت کے شاہی خاندان کے فرزند ہیں، خدمت واقد کی جسی واضح ہے کہ حضرت وائل حضر موت کے شاہی خاندان کے فرزند ہیں، خدمت واقد کی میں وضح ہے کہ حضرت وائل حضر موت کے شاہی خاندان کے فرزند ہیں، خدمت واقد کی میں واضح ہے کہ حضرت وائل حضر موت کے شاہی خاندان کے فرزند ہیں، خدمت واقد کی میں وین سکھایا جارہا ہے تو ان باتوں میں وین سکھایا جارہا ہے تو ان باتوں میں میں وین سکھایا جارہا ہے تو ان باتوں میں میں وین سکھایا جارہا ہے تو ان باتوں سے میں معلوم کرنا آسان ہے کہ مقصد تعلیم ہیں رہا ہوگا۔

# علامه تشميري اورعلامه شوق نيموى كاارشاد

(س) تطبق کا سب سے معتبر اور عمدہ طریقہ وہ سے جے حضرت علامہ تشمیری اور علامہ شوق نیموی نے اختیار فر مایا ہے کہ بیدا لگ الگ دو روایتی نہیں ہیں، ایک ہی روایت ہے اور الحصلی صوته، نیز مند بھا صوته میں، جو مضمون بیان کیا گیا ہے اس میں کوئی تضاد نہیں ہے بلکہ اس میں حقیقت یہ معلوم ہوتی ہے کہ اس موقع پر حضور صلی اللہ علیہ و کم من اس میں حقیقت یہ معلوم ہوتی ہے کہ اس موقع پر حضور صلی اللہ علیہ و کم من الب بار بن طرح کہا جس میں جبری قر اُت یا بحیرات انتقال کی طرح جبر نہیں تھا، نسائی کی عبد البجار بن طرح کہا جس میں حضرت واکل نے واکل کی مرسل روایت سے یہ بات اچھی طرح سمجی جاعتی ہے جس میں حضرت واکل نے

فر مایاقال آمین فسمعته و انا محلفه حضور صلی الله علیه وسلم نے آمین کہااور میں نے اس لیے س لیا کہ میں آپ کے پیچیے تھا، حضرت ابو ہر بر ﷺ کی ابودا و داور مسئو حمیدی کی روایت سے بھی ای مضمون کی تائید ہوتی ہے جس میں فر بایا گیا ہے قبال آمیس بسمع من بلیه من السصف الاوّل کرآپ اس طرح آمین کہتے تھے کہ پہلی صف میں جولوگ آپ کے قریب ہوتے وہ آواز س لیتے تھے، ان روایات کا مطلب صاف ہے کہ آمین کہنے میں جہر متعارف نہیں تھا بلکہ بسااو قات آپ نے سائس تھنچ کراس طرح ادا کیا کہ قریب کے چند لوگوں تک آواز پہنچ گئی، گویا دوسری صف میں آواز نہیں پہنچی اور پہلی صف میں یمینا وشالا جو لوگوں تک آواز پہنچ گئی، گویا دوسری صف میں آواز نہیں سے۔

ای طرح روایت میں احصی بھا صوتہ یا حفض بھا صوتہ آرہا ہے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ آواز پست تھی، یعنی جمری قرائت یا تکبیرات انقال میں جمری برنست، آمین کی آواز پست تھی اس کا یہ مطلب نہیں کہ آواز بالکل تی نہیں جا سے تھی۔ اس تطبق کا حاصل یہ ہوا کہ مرصوت، رفع صوت، اخفاء صوت اور خفض صوت کی جنتی تعبیرات ہیں سب کا حاصل یہ ہے کہ آواز میں نہ تو اتن پستی تھی کہ انسان خود بھی نہ من سکے اور قریب کے مقتلی بھی نہ کی مانسان خود بھی نہ من سکے اور قریب کے مقتلی بھی نہ کہ انسان خود بھی نہ من سکے اور قریب کے مقتلی بھی نہ کہ انسان کو رفع صوت کی ذکر کرتے ہیں تائید اس بات ہے بھی ہوتی ہے کہ حضرت سفیان، روایت تو رفع صوت کی ذکر کرتے ہیں اور ان کا ممل آمین بالسر کا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہوگتی ہے کہ انھوں نے معد بھا صوت کی مطلب جرمتعار نہ نہیں لیا۔

خلاصہ یہ کے حضرت واکل کی روایت میں پائی جانے والی مخلف تعبیرات پرخورو
تہ بر کے بعد نہ تیج بحجے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت واکل یہ کہنا چاہتے ہیں کہ میں نے حضوصلی
اللہ علیہ وہلم ہے آمین کا جوائداز سنا ہے اس میں انفاءاس طرح کا نہیں تھا جے ایک مقلای
محلی نہن سکے ای طرح جربھی ایسانہیں تھا کہ سجد نبوی کے تمام مقلا ہوں تک آواز بہنی جائے بلکہ آپ نے اخفاء کے باوجود خاص انداز سے سانس کو تھنج کرآمین کہا جے قریب
جائے بلکہ آپ نے اخفاء کے باوجود خاص انداز سے سانس کو تھنج کرآمین کہا جے قریب
کے مقلد ہوں نے سااور میں بالکل پیچے بی تھا، اس لیے حضرت علامہ تشمیری اور علامہ شوق
نیمون اپنے ذوق سلیم کی مدد سے ہیں تھے دی ہے ہیں کہ حضرت سفیان اور حضرت شعبہ کی
روایات میں جو متعد تعبیرات ہیں ان میں اصل تعبیر وہی معلوم ہوتی ہے جے نسائی نے ذکر

کیا ہے فسسمعتہ و انا حلفہ باتی در رقع ، افغی اور ضف وغیرہ روایت بالمعنی کی قبیل سے
ہیں اور سیح ہیں اور مطلب ہے ہے کہ یہ ایک اسکی کیفیت ہے جے ایک گونہ افغاءِ صوت اور
ایک گونہ مرصوت کہا جا سکتا ہے، لیکن اصطلاح میں اس کوسر ہی کہا جائے گا کیونکہ قریب
کے ایک دوآ دمیوں کا س لیمنا سر کے منافی نہیں ہے، فقہ کی کتابوں میں اس کی صراحت کی
ہے، حضرت وائل بھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ممل سے سر ہی سمجھ در ہے ہیں کیونکہ وہ اپنے
ساع کو مدل طور پر ثابت کرنے کے لیے فسسمعت و انا خلفہ فرمار ہے ہیں گویادہ یہ کہنا
جائے ہیں کہ تمام مقتد یوں تک آ داز نہ ہوئی تو دو سمعتہ کیے فرمادیتے ہمعلوم
بالکل قریب تھا، نیز یہ کہ آگر آ مین میں بالکل آ داز نہ ہوتی تو وہ سمعتہ کیے فرمادیتے ہمعلوم
ہوا کہ حضور صلی اللہ علیہ دسلم کے موصوت میں معمولی آ داز پیدا ہوئی تھی جس میں حقیقت وسر
کے تحفظ کے باد جو دسموع ہونے کی صفت یائی جاتی تھی۔

تظیق کی مختلف صورتوں کو بیان کرنے کا مقصد رہے کہ جب اصول حدیث میں یہ مسلم ہے کہ اگر روایات میں مضمون کا اختلاف ہوجے حضرات بحد ثین المنوع المسمّی المسمّی ہے کہ اگر روایات کا طریقہ اختیار بسم مسلّم ہے کہ المحدیث کہتے ہیں تو سب سے پہلے طبیق اور جمع بین الروایات کا طریقہ اختیار کیا جا تا ہے اور ایک ہی روایت میں الفاظ کے اختلاف سے مضمون مختلف ہوجائے تو بدرجہ اولی تطبیق کا طریقہ اختیار کرنے کی اجمیت بڑھ جائے گی اور جمع بین الروایات ممکن نہ ہوتو فانوی ورجہ میں ترجیح کی صورت اختیار کی جاتی ہوئی ہے، یہاں شعبہ اور سفیان کی روایت میں قانوی ورجہ میں ترجیح کی صورت اختیار کی جاتی ہے کہ ان کی طرف غلطی کے اختیاب سے تا بمقد ور بچنا چاہیے، مگر ان تمام تقاضوں کے باوجود سمجھ کی طرف غلطی کے اختیاب سے تا بمقد ور بچنا چاہیے، مگر ان تمام تقاضوں کے باوجود سمجھ میں نہیں آتا کہ ترجیح کا طریقہ کیوں اختیار کیا تھیا۔ واللہ اعلی

# باب فصل التامين

حدّ الله عبد الله بن يوسف قال: اخبرنا مالك عن ابى الزناد، عن الاعرج عن ابى هريرة انّ رسولَ الله مُنْتَكِنَةُ قسال: إذا قالَ احدُكم آمين

مراد سخ

مراد کی جائے کہ جس وقت فر شنے آ بین کہتے ہیں، ای وقت میں انسان بھی آ مین کہتو محمدالیوں کی مغفرت کی فضیلت حاصل ہو جائے گی۔

باب سابق میں یہ بات آ چک ہے کہ اس روایت کا اصل مقصد، آمین کی فضیلت کا میان ہے جبراورمرکا سئانہ جسد اصلی ہے باکل الگ ہے۔ امام بخاری نے بھی عنوان کے ذریعے اس حقیقت کوشلیم فر ما با ہے، یہ الگ بات ہے کہ وہ اس سے اپنے موقف پر استدلال بھی کررہے ہیں۔ وائڈ املم۔

#### باب جهر الماموم بالتامين متترىك من كوجرا كنه كابيان

حدّثنا عبدالله بن مسلمة، عن مالك، عن سمى مولى ابى بكر، عن ابى صالح السمان، عن ابى هريرة أنّ رسول الله مَنْ فالله عن اذا قال الامام غير السمغضوب عليهم ولا الضآلين فقولوا آمين فالله من وافق قوله قول السملائكة غفرله ماتقدم من ذنبه، تابعه محمّد بن عمرو، عن ابى سلمة، عن ابى هريرة عن ابى هريرة عن ابى هريرة عن ابن هريرة عن النبى مَنْ فيلاً ونعيم الممجمر عن ابن هريرة عن النبى مَنْ فيلاً النبي مُنْ فيلاً النبي ا

موجمه حضرت الوجرية بروايت بكرسول الدسلى الدعليوسلم فرمايا كهجب المام غير المعضوب عليهم و لا الضالين كوتم آمين كبواس ليكرجس حآمين كين فرشتول كة مين كبني سي موافقت بوجائ كانواس كرتمام بجيل كناه بخش دين جائس كرائم ، محمد بن عمروف في بيسند ابوسلم عن ابي مركى ، محمد بن عمروف في بيسند ابوسلم عن ابي مركى محمد بن عمروف في بيسند ابوسلم عن ابي مرية عن الني صلى الله عليه وسلم متابعت كى بين اورفيم المجرف بسند ابو بريرة عن الني صلى الله عليه وسلم متابعت كى بين اورفيم المجرف بسند ابو بريرة عن الني صلى الله عليه وسلم متابعت كى بين اورفيم المجرف بسند ابو بريرة عن الني صلى الله عليه وسلم متابعت كى بين اورفيم المجرف بسند ابو بريرة عن الني صلى الله عليه وسلم متابعت كى بين المركة والمحمد المداوية والمحمد المداوية والمحمد المحمد المح

مقصد ترجمه مقصد الفاظ سے واضح ہے کہ مقتدی کے لیے بھی آ مین میں جر کرنامتحب ہے۔ولیل ہے ہے کہ حضور سلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ جب امام غیس الم معضوب وقالت المملائمكة في السمآء آمين فوافقتُ احداهما الاخرى غفرله ماتقدّم من ذنبه.

توجمه بحضرت ابو ہریرہ سے روایت ہے کہ رسول الدُصلی الله علیہ وسلم نے ارشا وفر ، یا کہ جبتم میں سے کوئی آ مین کہتا ہے اور فرشتے آ سان میں آ میں کہتے ہیں اورایک کی آ مین دوسر سے کی آمین سے موافقت کر جاتی ہے تو اس کے پچھلے گناہ بخش دینے جاتے ہیں۔
مقصد قرجمه اور تشویح حدیث : آمین کی نصیلت بیان کر ناچا ہتے ہیں کہ ایک آسان لفظ ہے۔ تلفظ میں کوئی وشواری نہیں اور فضیلت کی بیشان کہ پچھلے گناہوں کی مغفرت کا انظام ہو جائے ، روایت میں 'اصد کم' کالفظ آیا ہے جومطلق ہام ہو یا مقتدی یا فارج صلو ق میں ، اس لیے مطلب یہ ہوگا کہ سور کا فاتحہ کی قر اُت کے بعد آمین کہنے والا کوئی بھی مسلو ق میں ، اس لیے مطلب یہ ہوگا کہ سور کا فاتحہ کی قر اُت کے بعد آمین کہنے والا کوئی بھی ایکن اسی روایت میں سے موافقت میسر آھئی تو پچھلے گنا ہوں کی مغفرت ہوجائے گ، کین اسی روایت میں سلم میں اذا قبال احد کہ فی صلو تہ وار دہوا ہے جس کا مطلب یہ ہوگا کہ یہ نظیات نماز کے بارے میں ہے ، عام نہیں ہے۔

قالت المدلائكة في السماء النع ظاہرالفاظ كا تقاضه ب كرتمام فرضت آين كتي بين، مربيض معزات نے كہا كر حفاظت كفرشت مراد بين، كى نے كہا كرون اوررات ميں كے بعدد يكر ب آنے والے فرشت مراد بيں -كى نے كہا كرفاز ميں شركت كرنے والے فرشت مراد بيں - مندعبدالرزاق ميں معزت عكرمه سے منقول ب صفوف أهل الارض على صفوف أهل السماء فاذا وافق آمين في الارض آمين في السماء غفر للعبد اس كامطلب بيهواكة سان برجى صف بندى ہوتى بوارد بال فرشت آين كتے آيں -

فوافقت احداهما الاحرى المع بعض حفرات نے کہا کہ فرشتوں کے ساتھ اخلاص میں موافقت مراد ہے، گرید مشکل کام ہے فرشتوں کا اخلاص اعلی ورجہ کا ہے، اگر مغفرت ذنوب کا مداراخلاص میں موافقت پر رکھا جائے تو عام اہل ایمان کواس نصیلت کا حاصل کرنا دُشوار ہوجائے گاائ طرح موافقت کا ایک طریقہ جمراور سرمیں موافقت بھی ہے اور ظاہر ہے کہ فرشتوں کی آمین میں اخفاء ہے اس طریقہ میں موافقت آسان ہے گرسیا قلام سے اس کی تا تیزیس ، وتی ، اس لیے سب سے قریب معنی یہ ہیں کہ وقت میں موافقت کیلام سے اس کی تا تیزیس ، وتی ، اس لیے سب سے قریب معنی یہ ہیں کہ وقت میں موافقت

تابعه المنح روایت سے اگر چد معار استدلال تا منیس، گرامام بخاری چونکداستدلال کررہے ہیں اس لیے روایت کی تقویت کے لیے دومتابعت بھی پیش کی ہیں، پہلی متابعت محمد بن عمر و بن علقہ لیٹی کی ہے جومند احمد اور داری ہیں ہے اور اس کے الفاظ ہیں اذا قبال الامام غیر المعضوب علیه، ولا الضآلین فقال من حلفه آمین النح اور دوسری روایت قیم الجمر کی ہے جونسائی اور سیح این فریم میں ہے اس کے الفاظ ہیں حسسی مولا الناس آمین ان متابعات میں بھی مقتدی کے بسل میں جرکرنے کی تقریب نیس صرف قال الناس آمین ان متابعات میں بھی مقتدی کے آمین میں جرکرنے کی تقریب نیس صرف قال آمین ہے جس پر بحث ہو چی ہے۔

#### موضوع براجمالي نظراور فيصله

آ مین کے موضوع پر امام بخاریؓ کے پیش کردہ دلائل پر گفتگوختم ہوئی اور ان سے سے بات معلوم ہوئی کہ امام بخاری کے پاس امام یا مقتری کے حق میں جبر کی اولویت ثابت کرنے کے لیے کوئی صرح کروایت نہیں ہاورنہ صرف یہ کہ بی بخاری میں پیش کرنے کے لائق كوئى روايت نبيس ب جس مين ان كى شرائط بهت تخت بين بلكه جنوء القراء ة خلف الامسام میں بھی انھوں نے اس موضوع پر گفتگو کی ہے،اس رسالہ میں ہر طرح کی روایات ہیں۔ حدید ہے کہ ضعیف روایتی بھی ہیں مگروہاں بھی وہ حضرت وائل کی روایت کے علاوہ . کوئی حدیث پیش نہ کر سکے اور ای مجبوری میں انھیں اپنا مسلک ثابت کرنے کے لیے اشارات سے کام لینایزا ہے۔ حدیث پاک کی دیگر کتابوں میں بھی جرکی اولویت ثابت كرنے كے ليےكوئى سيح اور صريح روايت تيس ب بلكدروايات برنظر كرنے سے يمعلوم ہوتا ہے کہ آمین میں جرحضور صلی اللہ علیہ وسلم کامعمول نہیں ہے اور اس لیے سحاب و تابعین کا تعال بھی جر کانبیں رہا ہے،اس لیے اصل تو یہ ہے کہ اس مسلد میں اختلاف ہی نہ ہونا حابي تها، مرا ختلاف كى بمياديه وكى كداكرچه آب كامعمول آمين بالسركار باليكن اتفا قايد گلمہ زبان سے اس طرح بھی اوا کیا گیا ہے جسے قریب کے چندلوگوں نے من لیا اس کو جہر سمجھنا سیج نہیں تھالیکن بعض حضرات نے اس کو جہرسمجھ لیا اور اختلاف پیدا ہو گیا اور فقہاء و محدثین نے اپنے اپنے اصول اور ذوق کے مطابق ندہب اختیار کیے۔اس طرح کے اختلاف میں تعامل سلف کو بنیاد بنایا جائے تو فیصلہ تک پہنچنا آسان ہوتا ہے اور اصول کے علیہ ولا الضالین کہوتم آین کہو، ظاہر ہے کہ قولوا آمین میں جہری صراحت نہیں ہے، اس لیے امام بخاری کے موقف پر استدلال کے لیے اشارات سے کام لینا ہوگا۔
شار صین نے مخلف طریقے اختیار کیے ہیں، جس میں حافظ ابن جحرکا پہندیدہ طریقہ توب اب جھر الا مام میں بیان کیا جا چکا ہے کہ مقام خطاب قول مطلق سے جہرم ادلیا جاتا ہے، مگریہ بھی بیان ہو چکا ہے کہ بیضا بطر درست نہیں ہے۔ مثالوں کے ساتھ واضح کیا جا چکا ہے کہ متعددا حادیث میں خطاب کے موقع پر مطلق قول کا استعال ہوا ہے اور وہاں جبرم اونیں لیا میں، علامہ عینی نے اصولی رنگ میں اس کا جواب دیا ہے کہ قول مطلق، جہر اور اخذاء کی دونوں صور توں پر برابری کے ساتھ مشتل ہے اس نیے جبری تخصیص تھکم یعنی زبردی کی دونوں صور توں پر برابری کے ساتھ مشتل ہے اس نیے جبری تخصیص تھکم یعنی زبردی کی

استدلال كادوسرا المريقة يه موسكتا بكامام كى جاب جس قول كى نسبت كى كى ب اس ميں جرمعتر ہے يعنى امام غيسر السمغضوب عليهم ولا الصالين كوجرأ كهتا ہے تو مقدى كى جانب جس قول كى نسبت كى تى ب يعنى مقتدى كوچوا مين كين كائتم ديا كيا ب اس میں بھی جبرمعتر ہوتا جا ہیے تا کہ اہام اور مقتدی کا تقابل سجیح ہوجائے اور توافق برقرار ر بے کین کوئی قاعدہ اس کا متقاضی نہیں ہے اور اس استدلال کی حیثیت ایک لطیفہ سے زیادہ ہیں ہے،انصاف کی بابت یہ ہے کموضوع بحث،امام اورمقندی کی آئین، بمفت جرے، روایت باب میں امام کی آمین بی کا پتنہیں ہے۔ صفت جرتو بعد کی بات ہے، البت مقدى كي من روايت من مركور باوراس كم ليالفظ قولوا آمين ارشادفر ماياكيا ہات واصح ہوچی ہے کہ لفظ قول کا اطلاق جبراور اخفاء بریکسانیت کے ساتھ -- دبايكها كامام غير المغضوب عليهم ولا الضالين جرأ كبتا ب،اس لي مقتری کوآمین جرا کہنا جا ہے توبیع بیب بات ہے۔ طاہر ہے کہ انام جری نمازوں میں سورہ فاتحه كي قرأت مي جركر عاء اورمقتدى يا تو قرأت نيس كرع كا جيسا كهجمهور كالمسلك ب يا اگر قر أت كر عال توسرى كر عالى جيدا كوف كا مسلك ب، سوال يه پيدا موتا ب ر جب امام کی قرائت کا جر، مقتدی کی قرائت میں جرکامقضی تبین تو آمین میں جرکا تقاضه کیسے پیدا ہوجائے گا؟ اس لیے ہم تو سیجھ رہے ہیں کہ امام بخاری کے موقف براس مروایت سے استدلال کرنامشکل ہے اور بات بنانے کی ہرکوشش بے سود ہے۔

مطابق بہ کہاجا سکتا ہے۔

(۱) خلفاء راشدین اورجمہور صحابہ و تابعین کاعمل آمین بالسر کا رہا ہے اس لیے نتیجہ ظاہر ہے کہ سراوراخفاء انصل ہے۔

(۲) اوراگرکسی روایت ہے کسی موقع پر جبر کا قریبہ معلوم ہوتا ہے تو وہ تعلیم دغیرہ کی مصلحت پرمحمول ہے کہ آپ نے قدرے آ واز اُٹھا کر آ مین کا موقع بتادیایا آمین کہنے کا طریقہ بتادیا کہ بیدلفظ اس طرح اوا کیا جائے ، بیدلفظ مشد داور مقصور نہیں ، پہلے الف مدودہ ہے، پیرمیم غیر مشد د ہے چر یا ہے اور آخر میں نون ہے وغیرہ۔

سب المراح المير المراج الوراد المن ون بالمراد المن ون المراد الم

